


Germivoire 20/2024                                    ISSN 2411-6750 

 

 

 

 

  

 

  

 

 

 

 

20/2024 

 
Directeur de publication: 

 
Paul N’GUESSAN-BÉCHIÉ  

Université Félix Houphouët-Boigny Abidjan-Cocody 
 

 
Éditeur: 

 
Département d’allemand 
Djama Ignace ALLABA 

Université Félix Houphouët-Boigny Abidjan-Cocody 
 

 
Comité de Rédaction: 

 
Brahima  DIABY (Université Félix Houphouët-Boigny Abidjan-Cocody) 

 
Ahiba Alphonse BOUA (Université Félix Houphouët-Boigny Abidjan-Cocody) 
Djama Ignace ALLABA (Université Félix Houphouët-Boigny Abidjan-Cocody) 

 
Aimé KAHA (Université Félix Houphouët-Boigny Abidjan-Cocody) 

 
 

www.germ-ivoire.net  
 

INDEXATION:  
 

HAL (https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/166880) 
 

Fatcat (https://fatcat.wiki/container/qq5brdiztnatfkcb3ce5kxaypi) 
 

Mirabel (https://reseau-mirabel.info/revue/15265/Germivoire) 
 

ROAD (https://road.issn.org/) 

 

 

www.germ-ivoire.net 
 

 

www.germ-ivoire.net 

http://www.germ-ivoire.net/
https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/166880
https://reseau-mirabel.info/revue/15265/Germivoire


Germivoire 20/2024 

 

ISSN 2411-6750 

Comité scientifique de Germivoire 
 

Prof. Dr. Dr. Dr. h.c. Ernest W.B. HESS-LUETTICH 
Stellenbosch University Private Bag X1 
 
Dr Gerd Ulrich BAUER 
Universität Bayreuth 
 
Prof. Stephan MÜHR 
University of Pretoria 
 
Prof. Dakha DEME 
Université Cheikh Anta Diop - Dakar 
 
Prof. Aimé KOUASSI 
Université Félix Houphouët-Boigny (Abidjan) 
 
Prof. Paul N’GUESSAN-BECHIE 
Université Félix Houphouët-Boigny (Abidjan) 
 
Prof. Kasimi DJIMAN 
Université Félix Houphouët-Boigny (Abidjan) 
 
Prof Kra Raymond YAO 
Université Félix Houphouët-Boigny (Abidjan) 
 
Prof Daouda COULIBALY 
Université Alassane Ouattara (Bouaké) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Germivoire 20/2024 

 

ISSN 2411-6750 

TABLE DES MATIÈRES  
Editorial ……………………………………………………………………… 6 
 
 
Allemand 
Mohamed YAMEOGO 
Von der Opfer- zur Kämpferrolle: Genitalverstümmelung und Engagement im Lebensbericht 
Tränen im Sand von Nura Abdi ....………………………….........................................…… 7 – 19 
 
Eppié Augustine Michaella BONGBA 
Traduction sans analyse du discours n’est qu’erreur ! Exemple des discours traduits du français 
vers l’allemand ....………………………….......................................……………………… 20 – 35 
 
N’CHO Léon Charles 
Gesellschaftliche Beziehungen auf wissenschaftlichem Grundmuster. Die 
Wahlverwandtschaften Goethes aus rezeptionsästhetischer Perspektive ....…………..… 36 – 47 

 
 
Anglais 
Mamadou DIAMOUTENE 
The Discourse Of Environmental Emergency : An Analysis Of  Emerson’s Nature ..... 48 – 57 
 
 
Géographie 
ASSUE Yao Jean-Aimé / ADAYE Akoua Asunta / KOFFI Aya Roche Franchette 
Insuffisance de l’organisation de la filière anacarde, une cause structurelle et conjoncturelle de 
persistance de la pauvreté des agriculteurs dans la Sous-Préfecture de Korhogo …….... 58 – 77 
 
 
Histoire 
YAO Yao Jules  
La réponse de l’univers numérique contre la covid 19 de 2019 à 2022 ……....…...….... 78 – 91 
 
SORO Nonhontan / BROU Konan Alain 
La SICOGI et le développement de l’habitat urbain en Côte d’Ivoire de 1962 à 2021 
………………………………………………………………………………………… 92 – 108 
 
 
Lettres (Littérature / Langue) 
Ibrahima FAYE 
Une analyse syntactico-sémantique et pragmatique des cataphores interphrastiques dans Les 
petits de la guenon de Boubacar Boris DIOP ...................................................…..… 109 – 123 
 
Adamou KANTAGBA 
Panorama critique de la nouvelle burkinabè francophone ....................…..............… 124 – 138 
 
 
 

mailto:adayeakoua@yahoo.fr


Germivoire 20/2024 

 

ISSN 2411-6750 

Bernadin KOUMA / Sy COULIBALY 
De l’allusion à la réification de la femme dans Promesse fatale de Léopold Nia Millogo 
……………………………………………………………………………………….. 139 – 148 
 
KEI Joachim  
Phrase averbale pour une autonomisation de cette construction discursive dans la carte 
d’identité ……………………………………………………………………………. 149 – 162 
 
Kouassi Kouakou Roland / Zou Goulou Jules 
La réduplication dans le français de côte d’ivoire : les enjeux linguistiques et esthétiques d’un 
mode d’expression langagière ………………………………………………………. 163 – 175 
 
 
Sciences du langage et de la communication 
GOKRA Dja André Ouréga Junior / AMON Imbie Anicette épse Folou 
Communication sur les réseaux sociaux numériques en Côte d’Ivoire pendant la pandémie de 
la Covid-19 : entre infox et detox médiatique ………………………………………. 176 – 187 
 
OUEDRAOGO Patoin-Samba Juste Honoré 
Approche analytique du dispositif burkinabè de régulation des contenus des réseaux sociaux 
numériques ……………………………………….……………………………….… 188 – 199  
 
 
Sociologie 
CODO Carolle-Nelly / DJOGBEDE Romaricia Aubierge / GBAGUIDI Arnauld / 
AHODEKON Cyriaque 
Offre ludique dans les parcs d’attractions dans la Commune d’Abomey-Calavi (Benin) : les 
jeux traditionnels en marge ......................................................................................... 200 – 214 
 
 
 
 

mailto:romariciadjogbede@gmail.com


Germivoire 20/2024                                     ISSN 2411-6750 

 

  

 6 

Éditorial  

 

Bien chers toutes et tous, 

 

Nous revoilà ! Á nos retrouvailles semestrielles !! Avec Germivoire, notre Revue vôtre ! Où, de 

vous à nous et de nous à vous, des échanges sont faits. Dans le cadre scientifique !! Où sciences 

humaines ou d´autres sciences entrent en communion et exposent des résultats de certaines de 

leurs quêtes générales ou particulières. Résultats qui seront vus et appréciés, espérons-le, par 

d´autres personnes intéressées par les sujets traités. Puisque Germivoire est une Revue en 

ligne/online. 

Dans le labour de ce cadre ou périmètre cultivable á diverses couches, les récoltes semestrielles 

présentes se sont révélées variables de saveurs. Et la variété des saveurs donnent un bon goût 

particulier á ce numéro de Germivoire. 

Et ce bon goût particulier vient des récoltes mises ensemble des champs  aux parcelles 

différentes que sont l´anglais, l’histoire, les lettres françaises modernes, les sciences du langage 

et de la communication et la sociologie.  Pour s´en faire une idée selon son intérêt à l´instruction, 

tout esprit curieux pourrait se référer aux différentes étiquettes de ces récoltes dans notre table 

des matières.  

Á vos plaisirs solaires !i! 

 

Brahima Diaby   



 7 

Von der Opfer- zur Kämpferrolle: Genitalverstümmelung und Engagement im 

Lebensbericht Tränen im Sand von Nura Abdi 

 
Mohamed YAMEOGO 

Universität Joseph Ki-Zerbo (Ouagadougou) 
E-Mail: ouagazoodo@yahoo.fr 

 

Zusammenfassung:  

Frauenbeschneidung wird in der Literatur schwarzafrikanischer AutorInnen in deutscher 
Sprache auf unterschiedliche Weise thematisiert. Es handelt sich um eine umstrittene Praxis, 
bei der die weiblichen Genitalien teilweise oder vollständig entfernt werden. Einige 
SchriftstellerInnen haben sich mit dieser Praxis auseinandergesetzt, um für die körperlichen 
und seelischen Folgen zu sensibilisieren und die kulturellen Normen, die ihr zugrunde liegen, 
in Frage zu stellen. Zum Beispiel erzählt Fadumo Korn in Schwester Löwenherz von ihren 
eigenen Erfahrungen mit der Beschneidung und wie sie Literatur nutzt, um ihre Geschichte zu 
teilen und das Bewusstsein für das Thema in der Öffentlichkeit zu erhöhen. Literatur kann dazu 
beitragen, soziale Probleme wie die weibliche Genitalverstümmelung ins Bewusstsein zu rufen, 
indem sie Betroffenen eine Stimme gibt und einen Dialog über diese Themen fördert. Anhand 
von Nura Abdis Lebensbericht Tränen im Sand soll gezeigt werden, wie sie sich von einem 
Opfer zu einer Frau entwickelt hat, die sich für die Verhinderung der weiblichen 
Genitalverstümmelung einsetzt, und dies unter Anwendung des Intersektionalitätsansatzes. 

Schlüsselwörter: Genitalverstümmelung, Lebensbericht, Opfer, Folgen, 
Intersekionalitätsansatz,   

 

Abstract:  

Female circumcision is treated in different ways in the literature of black African authors in 
German. It is a controversial practice that involves the partial or complete removal of female 
genitalia. Some writers have addressed the practice in order to raise awareness of its physical 
and psychological consequences and to question the cultural norms on which it is based. For 
example, in Schwester Löwenherz, Fadumo Korn recounts her own experience with female 
genital mutilation and how she uses literature to tell her story and raise public awareness of the 
issue. Literature can help raise awareness of social issues such as female genital mutilation by 
giving voice to those affected and encouraging dialogue about these issues. Nura Abdi's life 
story, Tränen im Sand, will be used to show how she evolved from a victim to a woman working 
to prevent female genital mutilation using the intersectionality approach. 

Keywords: Genital mutilation, life history, victims, consequences, intersectionality approach,  

mailto:ouagazoodo@yahoo.fr


 8 

Einleitung  

Wenn es in der deutschsprachigen Literatur Afrikas ein Thema gibt, das in den Werken 

schwarzer Schriftstellerinnen immer wieder auftaucht, dann ist es die weibliche 

Genitalverstümmelung. Sei es in Feuerherz der Äthiopierin Senait G. Mehari oder in Schwester 

Löwenherz. Eine mutige Afrikanerin kämpft für Menschenrechte von der Somalierin Fadumo 

Korn oder auch in Tränen im Sand von Nura Abdi, ebenfalls aus Somalia, wird das Thema 

FGM (Female Genital Mutilation) immer wieder aufgegriffen. Die Autorinnen haben es zu 

ihrem Anliegen gemacht, die internationale Öffentlichkeit durch Literatur auf diese Praxis 

aufmerksam zu machen, weil sie durch ihre vielfältigen körperlichen, emotionalen und 

psychischen Folgen eine ernste Bedrohung für Frauen darstellt. Abgesehen von den negativen 

Folgen ist FGM auch eine Quelle der Diskriminierung und Ausgrenzung von Frauen gegenüber 

Männern und sogar gegenüber anderen Frauen, die nicht das gleiche Schicksal erlitten haben. 

Nura, die Autorin und Protagonistin des Buches Tränen im Sand, wurde in einer Gesellschaft 

geboren, in der die Praxis der Genitalverstümmelung weit verbreitet ist, und wurde bereits im 

Alter von vier Jahren beschnitten. Sie wuchs mit der Vorstellung auf, dass man durch die 

Beschneidung zur Frau wird. Als in ihrem Land der Bürgerkrieg ausbricht, flüchtet sie mit ihrer 

Familie nach Kenia, wo es keinen Diskurs gibt, der sich ihrer Wahrnehmung der Welt und der 

Dinge widersetzt. Als sie durch einen Schicksalsschlag gezwungen ist, in Deutschland Asyl zu 

beantragen, ist sie desillusioniert, als sie erfährt, dass die weibliche Beschneidung nicht eine 

Praxis ist, die alle Frauen auf der Welt betrifft. Von da an beginnt ihr Kampf gegen die Praxis, 

die sie naiv gefördert hat. Dieser kurze Abriss der Geschichte, die in Nura Abdis Werk erzählt 

wird, führt zu folgender These: Die Ankunft in Deutschland, einer Gesellschaft, in der 

Genitalverstümmelung verboten ist, hat die Perspektive der Protagonistin drastisch verändert 

und sie vom Opfer zur Kämpferin gegen die Praxis der Genitalverstümmelung werden lassen. 

Im Laufe dieser Reflexion soll gezeigt werden, wie die Protagonistin von einer Opferrolle zur 

Kämpferin gegen die Praxis der Genitalverstümmelung wird. Diesen beiden Schritten geht die 

Skizzierung eines theoretischen Rahmens voraus, der Allgemeines zu FGM und einen kurzen 

Überblick über den Ansatz der Intersektionalität umfasst. 

1. Theoretische Rahmenbedingung 

1.1 Zur weiblichen Genitalverstümmelung 

Die weibliche Genitalverstümmelung (FGM) umfasst alle Eingriffe, die die teilweise oder 

vollständige Entfernung der äußeren weiblichen Geschlechtsorgane beinhalten, einschließlich 

der Klitoriskappe oder der gesamten Klitoris (vgl. Gachiri 2010:11). Der Begriff FGM hat sich 



 9 

in der öffentlichen Debatte etabliert, weil es sich bei der weiblichen Beschneidung um eine 

Amputation des Genitals handelt, die nicht mit der Erfahrung von Männern vergleichbar ist 

(vgl. Rust 2007: 21). Die Weltgesundheitsorganisation (WHO) unterscheidet vier verschiedene 

Arten der weiblichen Genitalverstümmelung: 

- Typ 1 oder Klitoridektomie: Teilweise oder vollständige Entfernung der Klitoris 

und/oder der Klitoriskappe. Dieser Eingriff stelle für die Frau eine geringe Gefahr dar 

und werde in der Regel durchgeführt, um das männliche und weibliche 

Geschlechtsorgan zu unterscheiden.  

- Typ 2 oder Exzision: Teilweise oder vollständige Entfernung der Klitoris und der 

kleinen Schamlippen, mit oder ohne Beschneidung der großen Schamlippen (die die 

Vaginalöffnung umgeben) ;  

- Typ 3 oder Infibulation: Verengung der Vaginalöffnung durch Schaffung eines 

Verschlusses, der durch Abschneiden und Neupositionierung der inneren, manchmal 

auch der äußeren Schamlippen erreicht wird, mit oder ohne Entfernung der Klitoris.  

- Typ 4 - nicht klassifiziert: Alle sonstigen schädlichen Eingriffe an den weiblichen 

Genitalien, die zu nicht medizinischen Zwecken durchgeführt werden, wie zum Beispiel 

das Stechen, Durchbohren, Einschneiden, Abschaben und Ausbrennen der Genitalien. 

Die Durchführung von FGM variiert je nach Land und ethnischer Herkunft. Am häufigsten 

werden Typ 1 und 2 in mehreren Ländern der Welt praktiziert (vgl. Utz-Billing/Kentenich 2010: 

136). Typ 3 kommt vor allem in afrikanischen Ländern wie Eritrea, Ägypten und Somalia (vgl. 

Ihring 2015: 22) vor. Nura Abdi, die Autorin des hier untersuchten Werks, wurde selbst im 

Alter von vier Jahren nach Typ 3 beschnitten (Abdi 2003: 68). 

Verschiedene Gründe werden zur Rechtfertigung der weiblichen Genitalbeschneidung 

angeführt. Ein häufig genanntes Argument ist der Schutz der weiblichen Integrität und die 

Kontrolle über ihre Sexualität. In vielen afrikanischen Gesellschaften werden Jungfräulichkeit 

und Treue als Idealwerte betrachtet und dienen oft als Kriterien zur Unterscheidung zwischen 

tugendhaften und weniger tugendhaften Frauen. Dies rechtfertigt faktisch die Fortsetzung der 

Genitalverstümmelung, weil sie als wirksames Mittel betrachtet wird, um die Jungfräulichkeit 

der Frau vor der Ehe zu bewahren und sie gleichzeitig dann vor ehelicher Untreue zu schützen.  

Neben diesem Argument gibt es auch die Auffassung, dass die weibliche Beschneidung eine 

Reinigungspraxis darstellt. Ein unbeschnittenes Mädchen wird manchmal als unrein betrachtet 



 10 

und stelle sogar eine Bedrohung für ihre Nachkommen dar. Bei den Kikuyu zum Beispiel wird 

die Klitoris als Ursache für Krankheit und Unglück angesehen.  

Es wird behauptet, dass diese Praxis auch Vorteile für die betroffenen Frauen hat. Sie sei 

wirksam bei der Behandlung von Gesundheitsproblemen wie Melancholie, Nymphomanie, 

Hysterie und Epilepsie (vgl. Lightfoot-Klein 1992: 215).  

Die weibliche Beschneidung birgt auch vielfältige Folgen1, sowohl physische (kurz- und 

langfristig, einschließlich Auswirkungen auf die reproduktive Gesundheit), als auch 

psychologische und sozio-emotionale. Viele beschnittene Frauen erleben diese Folgen täglich, 

selbst Jahre nachdem die körperlichen Wunden verheilt sind.  

Die Auswirkungen von FGM lassen sich im Wesentlichen in drei Kategorien einteilen: die 

körperlichen, emotionalen und sexuellen Auswirkungen.  

Bei beschnittenen Frauen und Mädchen beginnen die körperlichen Auswirkungen von FGM 

mit der Entfernung des gesamten oder eines Teils der Genitalien. Diese bleiben bis zum Tod 

der Betroffenen bestehen. Vor dem Ritus der weiblichen Beschneidung wird den Mädchen 

erklärt, wie sie sich in der Gesellschaft, im Eheleben und im Umgang mit Kindern verhalten 

sollen. Die Vorbereitungen auf das Ritual beinhalten in der Regel die Verinnerlichung der Idee, 

dass Beschneidung sämtliche Vorteile für ihr Leben aufweist. Frauen und Mädchen, die 

Genitalverstümmelung bereits erfahren haben, betonen gegenüber Nichtbeschnittenen ihre 

"Weiblichkeit". Diese Praxis wird von der Gesellschaft geschätzt, was bei anderen Mädchen 

den Wunsch hervorruft, ebenfalls verstümmelt zu werden, um als vollständige Frauen 

anerkannt zu werden.  

Die emotionalen Auswirkungen dieses Rituals sind vielfältig. Die Betroffenen sind häufig beim 

Anblick eines schneidenden Objektes mit Angst erfüllt, genauso wie die Geburt eines 

Mädchens. Auch viele beschnittene Frauen werden depressiv. Zusätzlich zu den genannten 

Auswirkungen ist es wichtig zu erwähnen, dass die weibliche Beschneidung sowohl kurz- als 

auch langfristige Folgen hat. Unmittelbar nach dem Eingriff kann es zu Schmerzen kommen, 

weil er häufig ohne Betäubung durchgeführt wird. Üblicherweise werden Frauen dazu 

angehalten, die Mädchen während des Eingriffs stillzuhalten, damit diese sich nicht bewegen. 

Deshalb ist es nicht selten, dass die Beschneiderin mehr entfernt, als eigentlich nötig wäre, da 

das Opfer sich bewegen könnte. Dies kann weitere Verletzungen der Harnröhre verursachen 

 
1 Dazu liefert Isabel Ihring ausführliche Informationen in der Arbeit (Ihring, 2015: 22-23) 



 11 

und zu Inkontinenz, Blutungen oder sogar zum Tod führen. Damit einhergeht langfristige 

körperliche Auswirkungen wie Schwierigkeiten und Schmerzen beim Geschlechtsverkehr, 

Zysten, Beckeninfektionen und wiederkehrende Harnwegsinfektionen. Bei Frauen mit 

genähten Genitalien können Probleme bei der Geburt auftreten, die zu einer Totgeburt oder 

zum Tod der Frau führen können. 

Die WHO hat in den 1990er Jahren bestätigt, dass weibliche Genitalverstümmelung eine 

traumatische Erfahrung für die Betroffenen darstellt und zu erheblichen psychischen Problemen 

bei den Frauen führt (vgl. Bauer/Hulverscheidt 2003: 71). Die Psychologin Dorin Katharina 

Strenge betont, dass im Migrationskontext psychische Auswirkungen noch schwerer wiegen 

und zu einem zweiten Trauma führen können. Wenn den Opfern bewusst wird, dass es sich bei 

der weiblichen Genitalbeschneidung nicht um ein weltweites Phänomen handelt, fühlen sie sich 

oft missbraucht und erleiden dadurch eine zweite Traumatisierung (vgl. Strenge 2013: 330.).  

1.2 Zur Intersektionalität 

Intersektionalität ist ein theoretisches Instrument, das von der amerikanischen Juristin 

Kimberley William Crenshaw konzeptualisiert wurde. Sie setzte es nach einem ersten Artikel 

zu diesem Thema ein, um zu zeigen, wie schwarze amerikanische Frauen, die Opfer häuslicher 

Gewalt wurden, sowohl durch den antirassistischen als auch durch den feministischen Kampf 

unsichtbar gemacht wurden. Das Konzept dient der Analyse und Kritik von Ungleichheiten in 

gesellschaftlichen Strukturen und betont, dass Diskriminierung nicht nur aufgrund einer 

Dimension, wie zum Beispiel Rasse oder Geschlecht, stattfindet, sondern aufgrund einer 

Vielzahl von Faktoren. In diesem Zusammenhang tendiert Antirassismus dazu, das        

unterdrückte Subjekt unter der einzigen Figur des schwarzen Mannes zu vereinen, während 

Feminismus nur die Figur der weißen Frau in den Vordergrund stellt (vgl. Küppers 2014)2 

Intersektionalität wendet sich gegen eine Vorstellung von Herrschaft, in der verschiedene 

Formen von Unterdrückung einfach addiert werden - so als würde Sexismus rein rechnerisch 

zu Rassismus oder ökonomischer Ausbeutung addiert. Wenn man diese Position einnimmt, 

würde man glauben, dass man sich nach Abschaffung von Sexismus nur noch um Rassismus 

kümmern müsste oder umgekehrt. Die Intersektionalität zeigt, dass Rassismus, Sexismus oder 

soziale Missachtung nicht allein aufgrund einer einzigen Identitätskategorie erfahren werden. 

Vielmehr sind die Erfahrungen abhängig von der Wechselwirkung mehrerer Kategorien, wie 

 
2 Küppers, Carolin (2014). Intersektionalität. In Gender Glossar / Gender Glossary (5 Absätze),  
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bsz:15-qucosa-220383, abgerufen am 18.11.2023.  

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bsz:15-qucosa-220383


 12 

zum Beispiel Armut und Hautfarbe, Geschlecht und Rasse. Darauf weist Gabriele Dietze 

deutlich hin:  

Es ist also wichtig, Intersektionalität nicht als Additionsfrage von Gender und Race und 
Klasse/Lokalität und sexueller Orientierung zu fassen, sondern die jeweiligen Kategorien 
als interdependent zu verstehen. (Dietze 2008: 33) 

Intersektionalität ermöglicht eine Analyse der Überlappung mehrerer Seiten von Dominanz bei 

einer einzigen Person und erlaubt eine komplexe Untersuchung der Spezifizität jedes einzelnen 

dominanten Aspekts, wenn er mit anderen verflochten ist. Intersektionalität betrachtet also nicht 

die Addition von Dominanz, sondern vielmehr ihre Verflechtung, die je nach Person spezifische 

Auswirkungen hat. Es kann als ein unerschöpfliches Konzept betrachtet werden, da es nicht 

alle Machtverhältnisse erfassen kann. Diese sind tatsächlich immer auf unterschiedliche Weise 

mit allen möglichen Herrschaftsformen verwoben, also nicht nur mit den klassischen 

Herrschaftsformen Klasse, Geschlecht und Rassisierung. In diesem Sinne sollte die 

Intersektionalität als ein Analyseinstrument betrachtet werden, das in bestimmten sozialen, 

historischen und geografischen Kontexten angewendet werden kann. Daher kann sie nicht als 

vereinheitlichende Theorie der Herrschaft betrachtet werden. Sie zielt darauf ab, Identitäten auf 

komplexe Weise zu analysieren und zu verstehen, anstatt sie als starre Kategorien zu betrachten. 

Im Gegenteil lässt sich durch die Darstellung der Spezifizität von Machtverhältnissen und ihrer 

Verflechtungen zeigen, wie soziale Beziehungen Identitäten und Unterdrückung, die von den 

betroffenen Individuen erlebt werden, dynamisch konstruieren, sowie wie diese 

Machtverhältnisse untereinander interagieren. Intersektionalität sollte daher immer im Kontext 

und niemals abstrakt verwendet werden. 

Wenn Intersektionalität als theoretisches Werkzeug eine wissenschaftliche Analyse von 

Herrschaft ermöglicht, ohne ein Machtverhältnis gegenüber einem anderen zu schaffen, wird 

ihre Anwendung von Anfang an in einer transformativen Perspektive betrachtet. Wie die 

Theoretikerin Sirma Bilge betont, ist Intersektionalität als Praxis konzipiert. Das bedeutet, es 

handelt sich um einen Dialog zwischen Theorie und Praxis, der darauf abzielt, Emanzipation 

zu erreichen. 

Intersektionalität lässt sich letztendlich als ein theoretisches Konzept auffassen, das die 

Verbindungen zwischen verschiedenen Formen der Diskriminierung wie Rasse, Geschlecht, 

Klasse, usw. hervorhebt. Sie kann als Annäherung an das Thema der weiblichen 

Genitalbeschneidung dienen, um zu verstehen, wie diese Praxis Frauen mit unterschiedlichem 

sozialem, kulturellem und wirtschaftlichem Hintergrund in besonderer Weise betrifft. 



 13 

2. Normalisierung einer erschreckenden Praxis 

In Nura Abdis Werk Tränen im Sand wird die weibliche Genitalverstümmelung als 

obligatorischer Schritt für ein somalisches Mädchen dargestellt, um den Status einer "Frau" zu 

erlangen. Die SomalierInnen glauben immer noch, dass eine unbeschnittene Frau eine unreine 

und abstoßende Person sei (vgl. Abdi 2003: 60). Nur beschnittene Frauen können auf die 

Freuden des Ehelebens hoffen. Der Fortbestand dieses traditionellen Denkens wird allein von 

den Frauen gewährleistet, die davon überzeugt sind, dass die weibliche Genitalverstümmelung 

eine kulturelle Praxis sei, die zur Aufrechterhaltung traditioneller Werte und des sozialen 

Zusammenhalts beiträge. Aus diesem Grund werden die Töchter von klein auf darauf 

vorbereitet, die Idee zu akzeptieren und zu verinnerlichen, dass die Beschneidung heilsam und 

entscheidend für das spätere Eheleben ist (vgl. Abdi 2003:  60). 

So paradox es klingen mag: Die Männer, die anscheinend von der Praxis der 

Genitalverstümmelung profitieren sollen, kommen im Lebensbericht von Nura Abdi kaum zu 

Wort. Mit Ausnahme ihrer Rolle als Familienoberhaupt und manchmal auch als Versorger der 

Familie sind Männer aus dem Bereich der Entscheidungen, die Frauen betreffen, praktisch 

ausgeschlossen (vgl. Abdi 2003: 78).  

Für eine beschnittene somalische Frau kann die Hochzeit mit schmerzhaften Erfahrungen 

verbunden sein. Die Genitalverstümmelung des Typs 3, die häufig zu einer Verengung der 

Vaginalöffnung führt, bereitet den Opfern Probleme beim Geschlechtsverkehr. Als der Vater 

die Mutter der Protagonistin heiratete, war es schwierig, die Ehe in der ersten Nacht zu 

vollziehen, wie es die somalische Tradition vorsieht (vgl. Abdi 2003: 38). Die Mutter wurde 

einer Genitalverstümmelung des Typs 3 unterzogen. Die nach dem Zunähen verbliebene 

Vaginalöffnung erlaubte keinen Geschlechtsverkehr ohne das Eingreifen einer Halaleiso, also 

einer Beschneiderin. Angesichts dieser kritischen Situation war Nuras Vater peinlich berührt, 

konnte sich aber nicht gegen eine weitere Verletzung des Intimbereichs seiner Frau wehren. 

Aus Angst vor weiteren Qualen floh die Mutter drei Monate lang aus dem Ehebett, wurde aber 

schließlich von ihrer eigenen Mutter gezwungen, zu ihrem Mann zurückzukehren, um sich 

ihrem Schicksal zu stellen:  

„Schließlich wurde eine Beschneiderin gerufen, die schnitt sie so weit auf wie nötig. Und 
in derselben Nacht tat mein Vater das, was alle von ihm erwarteten, und schlief mit ihr. 
Meine Mutter hat gelitten, geweint und geschrien. Neun Monate später brachte sie ihr erstes 
Kind zur Welt.“ (Abdi 2003: 38-39). 



 14 

Die weibliche Genitalverstümmelung ist ein soziales Ereignis, bei dem Menschen 

zusammenkommen, um die Mädchen zu ermutigen, sich dem Eingriff zu stellen. Es ist ein 

Ereignis, bei dem Lieder und Tänze aufgeführt werden, um die Mädchen für das Ritual zu 

motivieren. Viele der Mädchen, die normalerweise an der Zeremonie teilnehmen, wissen nicht, 

was sie während der Operation erwartet. Nura gehört zu den Mädchen, die naiv glaubten, dass 

die Beschneidung ein Spaß sei, bei dem man mit Mut mit den anderen mithalten könne (vgl. 

Abdi 2003: 62). Im Alter von vier Jahren, in dem ein Kind die Welt in der Regel nur durch die 

Brille der Eltern wahrnimmt, ist es auch schwierig, wenn nicht unmöglich, Differenzierung zu 

zeigen, es sei denn, das Kind hat einen schweren Schock erlitten. Das trifft auf die Protagonistin 

Nura zu. Als der Zeitpunkt der Beschneidung gekommen war, hatte sie Zeit, sich ein Bild von 

den Qualen zu machen, die sie während der Beschneidung erwarten würden. Die anderen 

Mädchen und Nura selbst wurden sehr früh am Morgen zusammengetrieben, um nacheinander 

verstümmelt zu werden. Der Ablauf wird in Nura Abdis Werk als wahre Tortur beschrieben. 

Damit die Beschneiderin ihre Arbeit verrichten konnte, wurden acht Frauen herbeigerufen, die 

mithelfen sollten, jedes Mädchen festzuhalten, um unkontrollierte Bewegungen während der 

Operation zu verhindern. Als Nura sah, wie die anderen Mädchen, die älter als sie waren und 

von allen Seiten von den Frauen festgehalten wurden, unmittelbar nach der Beschneidung 

schrien, sich wehrten, geknebelt und von der Hüfte bis zu den Zehen gefesselt wurden, wusste 

sie, dass es für eine Flucht zu spät war:  

Als ich an die Reihe kam, brach ich in die Tränen aus. Ich hatte Angst. Ich konnte nicht 
einmal weglaufen. Ich schrie, als sie auf mich zukamen, ich schrie: „ich will nicht!“ Das 
nützte gar nichts. (Abdi 2003: 66) 

Auf die Phase der Beschneidung folgt diejenige des Vernähens. Dies ist eine Etappe, in der das 

beschnittene Mädchen erneut schreckliche Schmerzen erleidet. Bei Nura waren die Schmerzen 

so stark, dass sie zweimal das Bewusstsein verlor (vgl. Abdi 2003: 68.). Die Schmerzen hätten 

gelindert werden können, wenn die Beschneiderin ein Betäubungsmittel auf die zu 

beschneidende Stelle aufgetragen hätte. Dies war jedoch nicht der Fall. Mit einer Rasierklinge 

schneidet sie willkürlich alles ab, was ihr im Intimbereich des Opfers überflüssig erscheint.  

Mit dem Ende des Rituals beginnt oft eine neue Phase mit unangenehmen Folgen. Die Nuras 

Beschneidung hat im Laufe der Zeit eine ganze Reihe von Schicksalsschlägen mit sich gebracht. 

Eine kleine Unachtsamkeit ihrerseits reichte aus, um von einem nicht allzu großen Baum zu 

fallen und sich erneut im Genitalbereich zu verletzen. Dazu schreibt sie:  

Wild, wie ich war sprang ich wieder herum, kletterte auf einen Baum bei uns im Hof, 
schwang zwischen zwei Ästen hin und her, griff daneben und fiel herunter. 



 15 

Etwas explodierte zwischen meinen Beinen.  

Ich rappelte mich auf und sah, dass ich blutete. Es war kein hoher Baum gewesen, und ich 
war nicht besonders tief gefallen, aber es hatte gereicht.“ (Abdi 2003: 77) 

Es kommt vor, dass man in jungen Jahren auf Bäume klettert und dabei verunglückt. Die 

weibliche Genitalverstümmelung kann jedoch eine größere Gefahr darstellen, da das 

Verletzungsrisiko im Intimbereich höher ist. Nura musste dies am eigenen Leib erfahren. Als 

sie nach einer Verletzung ins Krankenhaus eingeliefert wurde, erklärte sich der Arzt für nicht 

zuständig, ihren verletzten Genitalbereich zu nähen. Also wurde sie wieder zur Beschneiderin 

geschickt. Nura erlebt den erneuten Eingriff in den Genitalbereich als die schmerzvollste 

Erfahrung ihres Lebens (vgl. Abdi 2003: 78).  

Weibliche Genitalverstümmelung ist zwar für die Betroffenen schmerzhaft, aber  wenn sie in 

einer Gesellschaft als Mittel zur Selbstbestimmung verstanden wird, kann sie leicht normalisiert 

werden. Jede Frau in der somalischen Gesellschaft verinnerlicht von klein auf, dass weibliche 

Genitalverstümmelung ein traditionelles Erbe sei, das es zu bewahren und fortzuführen gilt. 

Unabhängig von den Schmerzen oder unangenehmen Folgen, die FGM mit sich bringt. Die 

Überzeugung, dass sie für die Selbstbehauptung der Frau notwendig sei, wird fortgeführt. Die 

Protagonistin Nura ist sich dessen bewusst, aber die patriarchalische Gesellschaft, in der sie 

lebt, trägt dazu bei, ihr eine neue Identität zu schaffen, mit spezifischen Denkmustern und vor 

allem ohne die Möglichkeit, sich aufzulehnen. Solange Nura in Somalia lebte, kam es ihr nie 

in den Sinn, sich der Beschneidung zu widersetzen, weder in Gedanken noch in Taten (vgl. 

Abdi 2003: 75). Der geographische Ortswechsel durch die Migration nach Deutschland stellt 

einen entscheidenden Wendepunkt in ihrer Wert- und Weltsicht dar. 

3. Desillusionierung und Bewusstwerdung durch Auswanderung  

Die Auswanderung nach Deutschland hat Nuras Einstellung zur weiblichen 

Genitalbeschneidung grundlegend verändert. Nachdem Nura Abdi aufgrund illegaler Papiere 

gezwungen ist, in Deutschland zu bleiben und dort Asyl zu beantragen, wird ihr bewusst, dass 

FGM weltweit nicht bei allen Frauen systematisch praktiziert wird (vgl. Abdi 2003: 262). 

Angesichts dieser erschütternden und überraschenden Tatsache ist die Bestürzung groß. Ihre 

"weibliche" Identität, die sie unter enormen Opfern erworben zu haben glaubt, ist in ihren 

Augen auf ein Nichts reduziert, was sie mit folgenden Worten eingesteht:  

Dass es in Wirklichkeit zwei Arten von Frauen gibt, das dämmerte mir erst in Europa. 
Besser gesagt: Nachdem ich einige Wochen in Deutschland war, ging mir schlagartig auf, 
dass ich anders war und ganz und gar nicht normal. (vgl. Abdi 2003: 73).  



 16 

Die Erkenntnis wird durch die Wahrnehmung verstärkt, dass weibliche Genitalverstümmelung 

gleichbedeutend mit Behinderung sei. Für Frauen aus anderen Ländern, die weibliche 

Genitalverstümmelung nicht kennen, gilt Nura als behindert (vgl. Abdi 2003: 262). In ihrem 

Selbstwertgefühl gekränkt, weil sie scheinbar als einzige genitalverstümmelt wurde, sieht sie 

sich gezwungen, die Rechtmäßigkeit von FGM mit dem Argument der Reinheit, der Wahrung 

der Frauenwürde und der Erlangung des Status einer "verantwortungsbewussten Frau" zu 

rechtfertigen. Diese Flucht nach vorn ist in Wirklichkeit nur eine spontane Reaktion auf den 

Schock der Erkenntnis, dass die Verstümmelung weiblicher Genitalien keine universelle Praxis 

ist. Ihre Einstellung ändert sich so radikal, dass sie FGM als "grausame somalische Spezialität" 

(Abdi 2003: 73) bezeichnet. Dies wird von Nura als erneutes Trauma erlebt. Es sind 

übernommene Vorstellungen, die sich als unbegründet erweisen. Schlimmer noch, sie stellen 

ihre Überzeugung von der Würde der beschnittenen Frau in Frage und zerstören sie sogar.  Sie 

kommt zu der Überzeugung, dass die Praxis der weiblichen Genitalbeschneidung grausam und 

sehr schädlich für die Frauen ist.  Nura verinnerlicht implizit die Vorstellung, dass die Frau, die 

Opfer von FGM wird, zum Leiden verurteilt ist. Der mit der Praxis der Genitalverstümmelung 

angestrebte Effekt wird damit obsolet. Die Frau, die dachte, die Verstümmelung würde ihr die 

Tür zur Ehe öffnen, entwickelt schließlich ein Verhalten, das Männer abstößt. Eine Folge davon 

ist, dass sie einen Teil ihres eigenen Körpers verleugnet, den Teil, der ihr Frausein begründet 

und der so viel Missbrauch erfahren hat, dass sie ihn schließlich ignoriert oder ablehnt. Sie ist 

überzeugt, dass es sinnlos ist, sich auf eine Liebesbeziehung einzulassen, besonders als sie in 

Deutschland merkt, dass sie in einer Illusion gelebt hat. Um potenzielle Verehrer aus dem Weg 

zu räumen, zögert sie nicht, dem nächstbesten Mann zu erzählen, dass sie genitalverstümmelt 

wurde. Dies zeigt, dass die Tatsache, dass sie beschnitten ist, ein Grund für Diskriminierung 

ist. 

Trotz der physischen und psychischen Misshandlungen, die sie erdulden muss, um in der 

somalischen Gesellschaft den Status einer "Frau" zu erlangen, ist die Frau dem Mann nicht 

gleichgestellt. Sie muss mehrere Einschränkungen beachten, wie z.B: Sie muss alles 

akzeptieren und respektieren, was ihr gesagt oder auferlegt wird (vgl. Abdi 2003: 29). Sie darf 

unter keinen Umständen mit Männern in der Öffentlichkeit sprechen (vgl. Abdi 2003: 23). Sie 

darf nicht schwimmen lernen und schon gar nicht ihren Körper in der Öffentlichkeit zeigen. All 

diese Restriktionen zielen im Allgemeinen darauf ab, die Frau immer wieder daran zu erinnern, 

dass sie ihre Grenzen gegenüber dem Mann kennen muss. Wer dagegen verstößt, muss damit 

rechnen, gelyncht zu werden (vgl. Abdi 2003: 15). Dies gleicht einer Indoktrination, die darin 



 17 

besteht, die somalische Frau in einem Bewusstseinszustand zu halten, ihre Lebensbedingungen 

niemals abzulehnen oder zu hinterfragen.  

Neben den diskriminierenden Handlungen im Zusammenhang mit der weiblichen 

Genitalbeschneidung ist hervorzuheben, dass die Protagonistin in Deutschland Schikanen aus 

ethnischen bzw. rassistischen Gründen ausgesetzt war. Als afrikanischer Flüchtling und noch 

dazu als Frau musste Nura undankbaren Jobs nachgehen (Straßenkehrerin (Abdi 2003: 30), 

Toilettenreinigerin am Flughafen, Arbeit auf dem Schwarzmarkt (Abdi 2003: 270)), um ihren 

kleinen Lebensunterhalt zu verdienen und ihren Eltern in Afrika Geld zu schicken. Aus diesem 

Grund muss sie unter äußerst schwierigen Bedingungen arbeiten. In der Firma, in der sie und 

andere AfrikanerInnen aus dem Flüchtlingslager arbeiteten, beklagte sie sich mehrfach über die 

an Unmenschlichkeit grenzende Behandlung, die sie sogar dazu veranlasste, von Sklaverei zu 

sprechen (vgl. Abdi 2003: 270). Zusätzlich zu dieser schwierigen Realität des Alltags wird den 

Asylsuchenden das Leben durch die Ausländerbehörde nicht gerade leicht gemacht. Um eine 

Arbeit zu finden, müssten sie eine Arbeitserlaubnis und eine Einstellungsbestätigung eines 

Arbeitgebers vorweisen können. Aufgrund ihres Flüchtlingsstatus können sie aber nur dann 

eine Beschäftigungsbescheinigung erhalten, wenn sie eine Arbeitserlaubnis vorweisen können 

und umgekehrt (vgl. Abdi 2003: 273). Man befindet sich also in einem regelrechten 

Teufelskreis. Die Ausweglosigkeit hat viele, darunter auch Nura, in den Schwarzmarkt 

getrieben, auch wenn sie dabei Ausbeutung und Schikanen aller Art in Kauf nehmen müssen. 

Obwohl Nura zugibt, dass dies selten vorkommt, ist sie auch Opfer sexistischer Angriffe 

gewesen. Als Sans-Papiers und damit finanziell verletzlich, erhielt die Protagonistin mehrfach 

unsittliche Angebote, die sie in der folgenden Passage schildert: 

Natürlich konnte es passieren, dass ich eine Stelle nur dann bekommen hätte, wenn ich 
bereit gewesen wäre, nackt zu putzen. Oder dass mich einer mit den Worten empfing: „Du 
brauchst gar nicht zu putzen, ich möchte etwas anderes von dir. Du sollst mir Freude 
machen.“ Aber das waren seltene Ausnahmen. (Abdi 2003: 310-311).  

Der Hinweis, dass es sich bei manchen schmerzhaften Erfahrungen um Ausnahmen handelt, ist 

auch eine Form der Dankbarkeit gegenüber dem Aufnahmeland Deutschland und der deutschen 

Bevölkerung. Hier habe sie zwar einige Rückschläge erlitten, aber auch gelernt, gängige 

Vorstellungen, die die weibliche Genitalbeschneidung als etwas Positives darstellen, zu 

relativieren. In Deutschland gelang es ihr, eine kritische Haltung gegenüber der weiblichen 

Genitalverstümmelung zu entwickeln, die in Wirklichkeit den Frauen eher schadet und den 

patriarchalen Mythos stärkt. Auch wenn es ihr nicht gelang, ihre Mutter von der 

Beschneidungspraxis abzubringen (vgl. Abdi 2003: 183), konnte sie immerhin ihre jüngere 



 18 

Schwester Ayan vor der Beschneidung Typ 3 bewahren. Ayan wurde stattdessen einer Typ1 

Beschneidung unterzogen und erhielt sogar eine Narkose (vgl. Abdi 2003: 185). 

Die konkrete Handlung, die Nura als Beitrag zum Kampf gegen FGM sieht, besteht darin, ihre 

eigenen Lebenserfahrungen in einem Buch festzuhalten. Der Akt des Schreibens an sich erweist 

sich als wirksame Waffe im Kampf gegen dieses Übel, das viele Frauen auf der Welt erleiden. 

Nura ist sich bewusst, „dass man die Beschneidung nicht von heute auf morgen schaffen 

könnte“. Dennoch kann Untätigkeit angesichts dieses Phänomens keine Lösung sein. In diesem 

Sinne möchte sie mit ihrem Lebensbericht vor allem den Opfern der Beschneidungspraxis ein 

wenig Kraft und Mut geben, sich endlich zu Wort zu melden. Dazu schreibt sie:  

Viele können nicht einmal darüber sprechen, weil sie sich so sehr schämen. Ich 
möchte ihnen zeigen, dass man offen darüber reden kann. Keine Frau braucht Angst 
davor zu haben, über das zu sprechen, was ihr wiederfahren ist. Es ist ja keine 
Schande, etwas erlebt zu haben, was man niemals gewünscht und gewollt hat. Ich 
möchte zum Sprechen ermutigen – nicht nur die, die noch immer unter ihrer 
Beschneidung leiden, sondern auch die, die diesen Zustand glücklich überwunden 
haben. (Abdi 2003: 348) 

 

Schluss 

Am Ende dieser Analyse wird deutlich, dass das Engagement der Protagonistin Nura, sich 

gegen die Praxis der weiblichen Genitalverstümmelung zu wehren, auf ihre 

Migrationserfahrung in Deutschland zurückzuführen ist. Obwohl sie einen Schock erlitt, der sie 

an die Schnittstelle verschiedener Unterdrückungsformen aufgrund ethnischer, rassischer und 

sexueller Zugehörigkeit brachte, konnte sie ihre Resilienz unter Beweis stellen, um ihre 

physischen und psychischen Wunden ein Stück weit zu heilen. Diese Bewusstwerdung 

konkretisierte sich darin, dass sie auf Vorschlag eines befreundeten deutschen Gynäkologen 

einer Operation zustimmte, um ihren verstümmelten Intimbereich zu reparieren (vgl. Abdi 

2003: 306). Mit dem neu gewonnenen Selbstvertrauen produziert sie dieses autobiographische 

Werk, und weist auf Folgendes darauf hin:  

„Viel mehr liegt mir daran, diese Metzelei zu bekämpfen, die in meinem Land und auch in 
anderen an jungen Mädchen verübt wird. Beschneidung ist barbarisch, es werden 
Menschen bei vollem Bewusstsein verstümmelt, und damit sollte ein für alle Mal Schluss 
gemacht werden“ (vgl. Abdi 2003: 347).  

 

 

 



 19 

Bibliografie 

Abdi, Nura (2003): Tränen im Sand. Köln. 

Bauer, Christina/Hulverscheidt, Marion (2003): Gesundheitliche Folgen der weiblichen 
Genitalverstümmelung. In: Terre des Femmes (Hg.). Schnitt in die Seele. Weibliche 
Genitalverstümmelung – eine fundamentale Menschenrechtsverletzung. Frankfurt am 
Main: Mabuse- Verlag: 65–81. 

Dietze, Gabriele (2008): Intersektionalität und Hegemonie(selbst)kritik. In: Wolfgang Gippert, 
Petra Götte, Elke Kleinau (Hg.): Transkulturalität. Gender- und bildungshistorische 
Perspektiven. Bielefeld: 27-44. 

Gachiri IBVM, Ephigenia W. (2010): Menschenrechte. Feldstudie zur Praxis der Weiblichen 
Genitalverstümmelung (FGM) im heutigen Kenia. Aachen: missio. 

Ihring, Isabelle (2015): Weibliche Genitalbeschneidung im Kontext von Migration. 
Opladen/Berlin/Toronto: Budrich UniPress Ltd. 

Küppers, Carolin (2014): Intersektionalität. In Gender Glossar / Gender Glossary (5 Absätze), 
in:  https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bsz:15-qucosa-220383 [18.11.2023] 

Lightfoot-Klein, Hanny (1992): Das grausame Ritual. Sexuelle Verstümmelung afrikanischer 
Frauen. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag. 

Rust, Rebekka (2007): Beschneidung im Geheimbund. Weibliche Genitalbeschneidung in 
Sierra Leone aus kulturwissenschaftlicher Sicht. Marburg: Tectum Verlag. 

Sirma Bilge (2015) : « Le blanchiment de l’intersectionalité. » Recherches féministes, volume 
28, numéro 2 : 9-32. (Online verfügbar) 

Strenge, Dorin Katharina (2013): Traumatisierung durch weibliche Genitalverstümmelung. Ein 
Prozessmodell unter besonderer Berücksichtigung der Migration. In: Trauma und 
Gewalt. Forschung und Praxisfelder. 7. Jg. (4).: 324–337. 

Utz-Billing, Isabell/Kentenich, Heribert (2010): Weibliche Genitalverstümmelung (Female 
Genital Mutilation). Eine Intimmodifikation mit langer Tradition. In: Borkenhagen, 
Ada/Brähler, Elmar (Hg.). Intimmodifikationen. Spielarten und ihre psychosozialen 
Bedeutungen. Giessen: Psychosozial-Verlag: 133–149. 

 

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bsz:15-qucosa-220383

